

Республикалық әдеби-қоғамдық журнал



 Бұқар жырау - 350
 Толғаулар
 Астана - 20

 Жамбыл АРТЫҚБАЕВ
 Поэзия
 Серік

 АҚСҰҢҚАРҰЛЫ
 Қасымтану
 Гаухар

 ҚҰМАРОВА
 Проза
 Асылбек ИХСАН
 Жас

 қалам
 Мадина ЫДЫРЫС





Эдебиеттану

<u>Марат</u> <u>АЗБАНБАЕВ</u>

OBHEE OPABO

(Комментарий читателя к роману-эпопее)

-Марат Акторгайұлы АЗБАНБАЕВ — 1953 жылы 3 қарашада Павлодар облысы Ергіс ауылында дүниеге келгеп. 36 жылдап астам уақыт сот-кұкық қорғау саласында қызмет етіп келеді. Кейінгі 19 жыл бойы Қарағанды облыстық сотының судьясы. «Менін Қазақстаным — Жұмекен», «Әділ, әсем әлем», «Қарқабат», «Абай и Слово о полку Игореве», «Мықты қазақ және Игорь нолкі туралы жыр» кітаптарыны авторы. Құқықтық лингвистика, дала демократиясы, билер институты тақырыбында жекелеген зерттеулер жасаған.



## письмо другу

**ДОРОГОЙ** друг, в вашем последнем письме вы очень верно подметили, что стиль письма автора создает и воспитывает того читателя, которого вы называете «человеком права».

Проблема письма, ставшая в последнее время предметом острого обсуждения в печати, как свидетельствует история литературы, была актуальна во все времена и у всех народов, присуща любому перу, будь его владелец поэтом, писателем, либо правоведом.

Как утверждают умудренные опытом люди, чтобы понять проблему, нужно иметь воображение, а для его решения - умение.

Эти мудрецы, как нам видится, ведут речь о художнике и мастере, о том страннике, живущем вечно в пути.

Мы принимаем ваше предложение и находим возможным начать наше совместное чтение книг с романа писателя М.О. Ауэзова «Абай жолы» одновременно на двух языках, на языке оригинала и в переводе на русский язык.

## ПУТЬ АБАЯ

Глава первая

## ВОЗВРАЩЕНИЕ

Первое предложение первой главы романа состоит из десяти слов, и первым словом обозначено число «три» (үш): «Үш күндік жолдың бүгінгі, соңгы күніне бала шәкірт барын салды».

То обстоятельство, что этот строго определенный порядок слов в предложении писателем был глубоко продуман, пикаких сомнениий не вызывает.

Простое на первый взгляд предложение содержит в себе не только мудрую мысль, но и образы, сотворенные самой природой. Так, слово «жол» (путь) в предложении — это образ пути на водной глади, по которой плывут лебеди-дни. Их много — стая птиц, союз лебедей, и это значение множества передает слово «үш» (три).

Этот союз лебедей, намереваясь взлететь, начинает свой полет, отталкиваясь от слова «бүгінгі» (сегодняшний, сегодня, сей же час) точка старта на водной поверхности.

«Соңғы күнінде» (в последний день) — это тот миг, когда лебедь убыстряет свой разбег.

А «бала-шәкірт» (подросток воспитанник) — лебедь чистый, пытающийся подняться на собственных крыльях.

«Барын салды» — вложил всего себя, напряжение всех духовных и физических сил в попытке предоления силы притяжения, отрыв от земной, водной стихии. Здесь на память приходят строчки из стихот



ворения А.С.Пушкина: «Чу, пушки грянули! Крылатых кораблей Покрылась облаком станица боевая, Корабль вбежал в Неву — и вот среди зыбей, Качаясь, плавает, как лебедь молодая».

Весь стройный ряд слов в предложении в своем поступательном движении, словно белый лебедь молодой скользить по памяти мысли, преображая его в пушкинское: «Плывет корабль, как лебедь громовержец...».

Каждый из десяти слов первого предложения сбиты в пять единиц: «Уш күпдік жолдың // бүгінгі//, соңғы күпіне //бала шәкірт// барын салды», — словно ступени космического корабля, выволящего его на околоземную орбиту.

Именно образом «бала шәкірт» — лебедь молодой гений М.Ауэзова вводит имя Абая в океан мировой литературы на корабле лебеде-громовержеце «Путь Абая».

Подстрочный же перевод первого предложения на русский язык буквально выстраивается следующим образом: «На третий день пути в сегодняшний, самый последний день подросток-воспитанник вложил всего себя». В переводе А.Никольской, Т.Нуртазина и Л.Соболева первое предложение построено так: «Мальчик спешил домой. Он готов был на все, чтобы третий день пути был и последним». В переводе А.Кима оно изложено в другом порядке: «На третий день пути нетерпение вырвалось из сердца мальчика, пеудержимо повлекло вперед, и он сделал все, чтобы сегодня быть дома». Здесь нам видится нарушение смыслового ряда в предложении, которое искажает правду письма, изза которого «меркнет ясность, и притупляет острый галльский смысл, снижает жар холодных чисел».

В оригинале романа слова «бала шөкірт» — подросток-воспитанник по существу находятся в составе первого предложения правомерно. При переводе их нельзя перепосить в последующие строки, в этом сочетапии заключен сюжетный замысел романа.

В предложении нет конкретного слова «дом» (үй), вообще отсутствуют какие-либо слова, передающее понятие «дом».

В первых строках автор использует слова: «үш күндік жол» — трехдевный путь; затем «бүгінгі» — сегодняшний; после него «соңғы» — «последний». В этой уверенной, выверенной поступи слов в их строгой последовательности есть особый смысл, указывающий на взаимное переплетение чисел и норм права. Начало романа с числа 3 предопределено законом бесконечной прогрессии. Как свидетельстуют ученые, числовая последовательность, как таковая, пачинается на самом деле с числа 3: три, четыре, пять и т.д. Шаг к «трем» явился решающим, ибо он ввел в числовую последовательность бесконечную прогрессию.

М.О.Ауэзов считал, что «Абай для нас — не только прошлое. Он шел вместе с народом в его неуклонном стремлении вперед, а для такого поэта нет смерти, ибо время не ставит предела его творениям». Вот в этих суждениях писателя лежит разгадка значения слова «бала шекірт» в романе, оно является её неизменой пормой, ведущего чигателя от юноши до мудрого поэта, оставившего после себя бессмертные



стихи о своем народе.

По замыслу автора, зашифрованному в первых строках, его герой не просто возвращался домой с учебы, а вступал, сам того не ведая, на новый путь – путь защитника народа. Для Абая в тот «трехдневный путь» народом был свой дом, родня, весь род Тобыкты, он еще не мог подняться до понимания исторической категории народа и его права на жизнь.

Вся жизнь Абая была предопределена решением его отца, главы большого семейства, правителя рода, воле которого он пепременно дожен был подчиниться.

Как следует из текста романа, отец Абая старший султан Кунанбай преднамеренно отозвал сына из города Семей, не дав ему полностью завершить учебу в медресе у семипалатипского имама Ахмет-Ризы. При этом следует учесть то, что Купанбай действовал в соответствии с нормами обычного права казахов, по которому юноша, достигший тринадцилетнего возраста, имел право стать семьящином: «Он уш жаста отау иесі» (в тринадцать лет — хозяйн очага). Свеления о возрасте подростка-воспитанника Абая и о годах учебы в медресе есть в статье М.Ауэзова «Как я работал над романами «Абай» и «Путь Абая».

Слово «медресе» в романе возникает впервые в связи с воспоминанием юного Абая о приезде в город Семей Жумабая, посланника отца, посетившего учителя Абая и имама мечети Ахмета Ризы. Писатель не сразу раскрывает смысл поручения Кунанбая, данного Жумабаю, и Абай случайно из слов, сказанных Жумабаем его родственнику Байтасу, догадывается, что тот приезжал в город по особому заданию отца. Тайну поездки Жумабая, особо доверенного лица Кунанабая, нельзя было раскрывать до поры до времени, поэтому писатель вначале рассказа избегает слова «медресе», «мечеть» и в обозначение статуса Абая применяет сочетание «бала щокірт» (подросток-воспитанник), даже не называет его имени.

Употребляя «полросток-воспитанник» для передачи казахского «бала шакірт», мы опираемся на слова М.Ауэзова о том, что Абай был воспитанником духовной школы. Применяемые в переводах слова «мальчик», «школяр медресе» не равнозначны понятию «подростоквоспитациик». Казахи слова «бала» применяют как мальчикам, так и девочкам, вне зависимости от пола. Автор в начале романа отмечает лишь юный возраст воспитациика словом «бала» — подросток. Такой же подход мы видим и у М.Шолохова в «Тихом Доне», когда писатель знакомит с членами семьи Пантелея Прокопьевича и представляет дочь: «Дуняшка — отцова слабость, — длиннорукий, большеглазый подросток...».

Слово «шәкірт» в переносном смысле в современном значении указывает на последователя своего учителя, илущего по его пути, берушего с него пример. Обратив внимание на первичное значение слова «бала», применявшегося в древнем праве, можно увидеть неразрывную связь между терминами «бала» и «шәкірт». Переемственность поколе-



ний происходит через воспитание. Воспитание – первично, а обучение образование – вторично, знание без воспитания опасно. Мы думаем, что писатель, используя словосочетание «бала шәкірт», учитывал то обстоятельство, что Абая не завершил учебу в медресе, однако он держит путь в свой аул, семью, чтобы продолжить свое воспитание у отца.

К такому толкованию нас призывает и поведение юного Абая, когда он решил разыграть своих страших спутников, выступив в роли придорожного грабителя-разбойника, изменив не только свой облик, одежду под стать ворам, но и внешность коня — белую на лбу вызвездью своего иноходца Абай замазал глиной. Внезапное нападение юнопа совпровождал по правилам бывалых воров и словесной угрозой, изменив свой голос, гнусаво бормоча: «Мас, көзінді, мас!» («Сомкни, Закрой глаза, сомкни»). В этом требовании используется старинное забытое слово «мас».

При совершении позорного дела казахи обычно восклицают «Масқара», это выражение буквально означает «чтобы глаза мои ослепли от такого позора», для чего, вероятно, следует прикрыть ресницами глаза, закрыть веки, нахмурить брови. Брови были предметом особого внимания во внешности женщин, их сбривали и тушью накладывали изогнутый рисунок, значительно выше естественного положения бровей, и это было главным критерием в оценке внешности. Степные красавицы также свои брови обрамляли тушью, используя перо, отсюда и эпитеты «айқабақ, алтып кірпік», «қаламқас» – брови подобно месяцу, золотые ресницы; брови словно перо. Невольно напрашивается сравнение с английским словом mascara - тушь для ресниц: Mas - глаз, всевидящее око, в иных языках это слово означало «бог», «божество», «дом». Складывается впечатление, что писатель со знанием дела вложил в уста юноши старипное слово, тем самым подтверждая обоснованность возгласов его спутников: «Чтобы не уродиться ему. Он действует подстать роду своему Тобыкты. С малых когтей уже знаток воровских повадков. Не зря соседи Керей и Уак страдают от них, причитая: «Вор Тобыкты, вор Тобыкты».

Воровство, как явление, были известно исстари, существовали различные байки об их делах. На Дону шолоховские казаки распевали песни о воровской породе: «А я роду не протого, не простого, — Воровского, воровского — Не простого, Люблю сыпа князевского». М.О. Ауэзов в этом эпизоде романа придорожных воров, разбоиников называет термином «жолбасар» (буквально, «настигающий в пути»). Мы считаем возможно, что этот термин связан со старофранцуским словом «solde» — плата, жаловање и средне-верхнимнемецким «soldenaere» — наемный голдат. В древности торговые пути проходили по различным частям вета и тамкары-караванбаши платили определенную денежную сумту при транзите товара по той или иной земле. Например, по данным исследователя С. Кондыбая в регионе Сарытас-Емді в Мангистауской бласти проходил караванный путь, и его контролировало племя повилинского батыра Карасай. Поэтму можно говорить о том, что слово жолбасар» — древний правовой термин, обозначающий «плата за про-





езд, за безопасность в пути».

При этом следует обратить внимание на тот факт, что автор романа, описывая это событие, впервые назывет героя его именем Абай.

Когда отрок, оторвавшись от спутников, ускакал во весь опор несмотря на их увещевание об опасности, Жумабай заметил: «Этот юноша показывает нам, что он сын матерого волка». Лишь только «людская молвь и конской топ» стих, Жумабай в нападавшем на них в разбойнике признал Абая, которого он сам окрестил недавно в душе «Кунанбая волченок». Он близко знал Кунанбая и сразу оценил поведение Абая «не как детскую шалость, а проявление сути» и тут же в душе подумал «в отцова поролу выродился», вот воистину наследник Кунанбая.

Этими словами Жумабая писатель переводит Абая из категории безымянного подростка-воспитанника в статус сына отца Кунанбая, превращает его в последователя, продолжателя его дела, обязанного жить по традициям, обычаям своего народа, берущих начало с первых мифов. Архаичность этих мифов хаттов, как считает Вяч. Вс. Иванов в предисловии книги «Луна, упавшая с неба» о древней литературе Малой Азии, «проявлялась и в том, что они обычно составляли часть обряда. Если по отношению к мифам большого числа народов их происхождение из обрядов надо еще доказывать, то в литературе хатти это с очевидностью следует из самих текстов. Но особый интерес обрядов хатти состоит в том, что в главных своих чертах религия хатти продолжает древнейшую культуру Малой Азии 7-го и 6-го тысячелетий до н. э., открытую благодаря недавним находкам в Чатал Хююке. От этой древнейшей традиции религия хатти, в частности, унаследовала не только обряды поклонения пчеле и похоронные обряды, сопряженные с мышью, но н почитание леопарда как главного священного животного. Это нашло продолжение и в культуре хеттов, и во многих гораздо более поздних традициях других народов, вплоть до образа Витязя в барсовой шкуре у Руставели, или леонарда, являвшегося в пророческом сне герою «Песнь о Роланде», или барса, который вместе со львом и волчицей видится Данте в первой песне «Ада». Связь этих литературных традиций средневековья с древними малоазиатскими мифами показывает и совпадение самих слов: так, во многих новых языках, в том числе и в русском, названия леопарда и барса в конечном счете восходят к хатти и хеттскому».

У Данте, однако, образ вольчицы, мешающей ему взойти на холм спасения, дан как символ корыстолюбия: «Будь проклята вольчица древних лет, В чьем ненасытном голоде все тонет, И яростней которой зверя нет». На первый взгляд может показаться, что этот образ волчицы у Данте проивостоит общему символу вольчицы — образ материнства, матери — защитницы жизни. Тем не менее, описание характера вольчицы «И яростней которой зверя нет» показывает главное ее отличие от других зверей: борьба до последнего вздоха за право на жизнь.

Мифы образно передают то, что сохранила первичная память человечества с момента идеи создания мира, используя для передачи информации все средства в окружающей среде. Имечно по дикто-



вала и диктует разноликим рассам и народам единство образов, языка, слова, законов, соединяет, объединяет их в единое понятие «человек».

. Как известно, «люди соединяются прежде всего для взаимной защиты против внешних нападений. Изначально функция первичното символа заключалась в защите, как от внешней, так и внутренней угрозы. Символ всегда скрывает свой смысл. Если бы формы проявления и сущность вещей непосредственно совпадали, то всякая наука была бы излишня». Первым примером договорных обязательств является соглашение между идеей мира проявить себя во вне и согласие духа человека принять участие в этом акте, при условии обеспечения защиты права на жизнь. Поэтому образ волчицы был избран одним из чногочисленных символов защиты права жизни, права человека на жизнь. И писатель в романе при создании образа Кунанбая правомерно использует известный в истории образ волчицы, вскормившей сынов человеческих. Через этот почитаемый всеми образ защитника жизни М.Ауэзов показывает, что подросток-воспитанник возвращается в свою привычную степную среду, приобретает истинный облик воина-номада. В трехдневном пути он услышал зов предков, воспрял духом, вновь окунулся в родную стихию. В конце пути подросток-воспитанник превращается в Абая - сына Кунанбая. Именно в этом смысле следует принимать значение названия первой главы – «Возвращение».

Жумабай, как посол правителя, не имел права раскрывать истипные цели своей поездки в город, и его задание была окутано завесой тайны.

Автор, описывая начало третьего дня пути, пишет, что Абай в преодоление этого отрезка дороги «вложил всего себя» — «барын салды». Мы подагаем, что писатель в последнем слове первого предложения «салды» дал характеристику образа человека Абая и при этом использовал слова самого Абая о себе из стихотворения 1898 года «Болды да партия». В нем поэт раскрывает суть своего характера, каким он себя видел, оцепивал: «Ортага көп салдым, Өзімде барымды. Япырмау, неңді алдым, Сау коймай арымды?» — «Я многое вложил, что имел в себе в жизнь общества», то есть на благо общества, для развития общественной мысли. «В чем я повинен пред вами, что непрестанно тревожите совесть мою?» — вопрошает Абай.

Сопоставив выделенные нами слова поэта «салдым», «барымды» и слова М.Ауэзова в первом предложении романа: «Үш күндік жолдың бүгінгі, соңғы күніне бала шәкірт барын салды», мы обнаружим образ ичности Абая. Случайность, совпадение? Или желание читателя проесть эти строки писателя в такой интерпретации? Как видно, в своих чихах Абай от первого лица дает оценку своему характеру, как личости — он таков по природе своей, и М.Ауэзов следует по этому пути, ак как его герой диктует ему стиль письма, тем самым в какой-то мере эмогает, расчищая тернистый путь писателя.

Нам следовало бы обратить внимание на этимологию самого сло-«бар». Ученый А.Ю.Милитарева считает, что шумерское слово «bar» это «рубить» и сабейское слово «brr» означает «расчищать путь».



То есть, «барын салу» означает прокладывать дорогу, убирать завалы

М.Ауэзов указывал, что «своего героя писатель должен знать всесторонне, в многообразии его связей с окружающими людьми. Вот почему за сведениями я обращался не только к друзьям, но и к недругам Абая (а их тоже было немало, если учесть особенности родового уклада жизни казахов). Требовалось сопоставлять порой противоречивые факты и каждый раз исследовать их самому чуть ли не по всем правилам юридических и исторических паук». Эти откровения писателя свидетельствуют о том, что при написании романа автор одновременно выступал в качестве правоведа, и следователя, и судьи.

По закону любого жанра исследовать все самому означает пройти весь путь героя. При этом нужно неизменно руководствоваться золотым правилом принципа справедливости: все равноценно. Читая оригинал и оба перевода романа, мы, по всей логике вещей, приходим к выводу о том, что, наверное, и в теорию и практику перевода необходимо включить правила дейстующего права и, в первую очередь, принцип справедливости.

Как известно из теории перевода термины «эквивалентность» и «адекватность» имеют один корень - aeque - «равно».

Латинское «aequitas» - справедливость, равенство перед законом и судом. Это конституционный принцип.

Нужно отметить, что традиционно, наряду с судом государства существовал и существует закон письма и суд читателя, и оба бесспорно равноценны. Об этом говорится и во Всеобщей декларации прав человека, где записано, что человек имеет право наслаждаться искусством.

Исходя из этого права читателя, переводчик, взявшийся за перевод романа, должен дать читателю возможность насладиться произведением художника, и в этом устремлении перевод пуждается в максимальном сближении с оригиналом, подлинником. Право читателя осуществляется в справедливом переводе, в связи с чем закон письма «должен приспособиться к нуждам общества». Право читателя превращается в обязанность переводчика в устранении, так называемых, «системных межъязыковых расхождений, ассимметрий культурных реалий, стилистическими нормами». В этом видится справедливость, равенство перевода и оригипала.

Наверное, нам следует руководствоваться суждениями ученого Sir Henry J ames Summer Maine, когда речь иде о происхождении римского слова: «aequus» («справедливость»): «Латинское слово «aequus» гораздо яснее чемъ греческое «iooq», заключаетъ въ себе понятіе объ уравненіи. Его уравнивающее направление, бывшее отличительным признаком Jus Gentium, показалось бы в высшей степени удивительным для первобытного римлянина. Отвращение к установленію разграничени и привидели кажется мне чертою Jus Gentium, заключающейся въ Aeguitas».

Как мы предполагаем, это слово означало первоначально постоянное уравнивание или устранение неправильностей, которое имело ме-







сто везде, где преторская система применялась з процессам тужущимся ужестранцев.

ЕСЛИ. ЧЕСТНО признаться то, что полобно латинскому слову «аеquus» в римском праве, наши рассуждения-комментарий направлены к анализу имеющихся «неправильностей» как в понимании замысла автора в оригинале и его передачи в процессе перевода.

В последнее время от людей, причастных к литературе, мы часто слышим, что «литература есть дело совести» — «ар ісі». А что такое дело совести? Как указывают словари в древнеанглийском языке слово «аг» означало «слута», «ар ісі» — служение.

Б.А.Тураев приводит данные о том, что ликийские и лидийские личные имена в греческой транскрипции обюнаруживают митаннийский облик, заключая в себе, между прочим, корень ап — «давать». То есть, приносить в дар: посвящение, пожертвование: служить, делиться с другими своими способностями, данными от природы. Что дано небесами, то нужно вернуть в земную жизнь. Желание от нас, преодоление от бога.

Известный тюрколог А.С.Аманжолов приводит следующее выражение из памятника «Куталгу билиг»: «Өзүм арзулады аның қабғына» («Я сам пожелал быть при его двери. т.е. в услужении у него»). То есть, арзулады – пожелание, где корень – аг – указывает на желание, выбор, волю. В индоевропейских языках значение «слуга, служитель» обычно соотносится со значением «быстро двигаться», «аг» – сакральный огонь, движение сакрального огня, двигаться. По мысли писателя М.Ауэзова, поэт Абай шел вместе с народом в его неуклонном стремлении вперед, поэтому в первом предложении слова «барын салды» следует понимать как «стремительное движение вперед», которой несвойственно «нетерпение» и «спешка».

Об устремленности вперед к небесным вершинам говорит и слово «үш», открывающая роман. Нечетное число «три» обычно принято связывать со значением «острый» и «высокий». Объяснение этому следует искать в известном словаре Махмуд ал-Кашгари, где слово «үш» имеет значение «растущее в горах дерево, из которого делают тюркские перья для письма, а также веретена и посохи». Поэтому в древности существовала традиция дарить эти перья только поэтам и пророкам, достигшим вершин мастерства и наделенным острым умом.

Историки утверждают, что в Риме на месте нынешнего собора святого Петра находилось когда-то языческое святилище Януса. Янус изображался лысым старцем с небесными ключами в левой руке и с носохом в правой, как бог пути. Посох — верный спутник поэтов и тутников земных как у Пушкина: «Благослови мой долгий труд, О ты, эпическая муза! И, верный посох мне вручив, Не дай блуждать мне вкось и вкривь».

Мы не будем блуждать в поиске ответа о тайне числа «три», а сразу обратимся к истории цифр. Как пишет ученый К.Меннингер, «с числом 3 в концепции чисел появляется повый элемент. Слово «Я» попрежнему противопоставляется слову «Ты », но то, что находится вне





их, то есть Это, является Третьим, Множеством, Вселенной. Три - это то, что находится «вне», трансформация, транзит». А в римском праве слово «транзит» означает переход права собственности.

Установлено, что «с помощью числа три был преодолен древний барьер числа 2. В процессе освоения счета, древний человек не сразу выстроил всю числовую последовательность. Нет, он часто останавливался, чтобы перевести дух. Число 2 — это и есть остановка, первая и самая старая из многих остановок».

Как следует из романа, наши герои также делали в пути остановки, чтобы отдохнуть самим и дать передышку лошадям. Второе предложение первой главы начинается с остановки у лесной чащи, заповедника: «Қорықтан күн шыға атқа мінейік деп асыққан-ды.»

В двух переводах слово «корык» взято как наименование места стоянки, у автора - это заповедник, роща, где нашли почлег путники. Возможно, с той еще ночи в душе Абая зреди строки «Қараңғы түнде тау қалғып, ұйқыға кетер балбырап» и легли на бумагу при знакомстве с лермонтовскими строками «Из Гете» (Горные вершины) в переводе стиха Гете «Wanderers Nachtlied II» («Странника ночная песнь»). Таже картина ночи у А.Пушкина: «Навис покров угрюмой нощи, На своде дремлющих небес; В безмолвной тишине почили лес и рощи...».

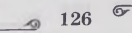
Удивительно, но следующие строки «Будан бурынгы екі күндік жолда үлкендер жылдам жүрмей, баланың шыдамын әбден тауысқанды» («Не быстрая езда взрослых в двух предыдущих днях пути совершенно исчернали терпение подростка») точно передают неспешный ход числа «два» по дороге числовой последовательности.

С числами «два» и «три», связанных с дорогой, мы встречаемся и в повести Джека Лондона «Белый клык»: «Два дня и две ночи бродили волчица и Одноглазый около индейского поселка... Они бежали педолго - всего три дня».

Если еще более углубиться, то можно увидеть, что с нечетного числа начинается и эпос о Гильгамеше: «Поднимись и пройди по стенам Урука, Обозри основанье, кирпичи ощупай: Еги кирпичи не обожжены ли, и заложены стены не семью ли мудрецами?» И наши предки называли свод степных законов «Жеті жарғы» (семь уложений, свод мудрости, кодекс памяти). Знаток степного права Абай именовал их собирательно - «Есім ханның ескі жолы» («Путь Есим хана»), «Қасым ханның қасқа жолы» («Путь Касым хана»); само сочетание «ескі сөз» (буквально, «Старинное слово») означает древнее право. Они являются кодифицированными сборниками, степными судебниками, где были сведены воедино нормы прежнего права.

Наше прочтение оригинала позволяет считать, что М.Ауэзов первую главу эпопеи с самых первых строк посвятил нормам права, уходящим своими корнями в многовековую историю человечества. Истоки события, описанных в романе, берут начало с суда над героем первой главы Кодаром, который был обвинен в близких отношениях с вдовой его недавно скончавшегося сына.

Выбор имени героя, которому на склоне лет суждено было прой-





ти через испытание жизни, не был случанным. Этим именем писатель вводит нас в мир права включающим в себы право жизни, прако на жизнь и правду жизни. Прежде всего нам необходимо ответить на простой вопрос — для чего рожден человек?

Все книги бытих съидетельствует что человеческому существу предназначено плодиться и размножаться, расти и развиваться для чего следовало осванвать земные просторы и природные ресурсы.

Кодар из-за белности не мог перекочевывать на джайляу и жил на зимовке в урочище горы Карашокы, заселенные родом Борсак и Бокенши. У него скончался сын, и он проживал с овдовевшей снохой Камкой. По этому поводу пошли перессуды, впоследствии переросшие в обвинительную речь кунанбая, и Абай впервые по приезду в родной аул услышал имя Кодар на совещаниим предводителей рода Тобыкты. Он не знал Кодара и разве что, мимолетно вспомнил это имя из пародного эпоса «Козы Керпеш-Баян сулу». Вот в этом образе Кодара из эпоса и заключена разгадка замысла М.Ауэзова в выборе имени для одного из своего героев — несчастного семидесятилетнего старика.

В эпосе, богатые люди Сарыбай и Карабай по традиции сосватали своих детей. Сарыбай скончался сразу после заключения договора о сватовстве, и Карабай, не желая отдавать дочь за сироту, решил перекочевать в другие отдаленные места. Он владел 90000 тысячими голов лошадей и ради сохранения поголовья скота он заключает сделку с Кодаром с условием отдать дочь за него, и но закону обязательство подлежало неукоснительному исполнению. Так, согласно статьи 47 Закона Ману, «Я даю» — словесное обещание выдать девупку замуж, этого достаточно для того, чтобы считать ее замужней, а брак нерасторжимым,»

Однако народный эпос не дает возможности осуществлению их договора, и Кодар погибает от рук жениха. В основе этого художе ственного решения народного эпоса лежит норма права, по которому родители имели права не отдавать дочь за раба если даже тот оплатил цену за будущую жену. Кодар из эпоса именуется рабом, иносмотря на то, что отец свободной девушки желал отдать дочь за услуги раба ее мать этому противилась.

Академик В.В.Струве приводит норму права, существованшую в Хеттском судебнике, о право родителей не предоставлять свободную женщину рабу, даже в случае выплаты им цены жены. В нараграфе 34 этого судебника было записано, что «если раб для (свободной) женщины цену жены приносет передать (ему)». Эта норма права была введена с целью защиты свободной женщины от брака с рабом.

Кодар из поса — наемный работник, невольник сразу — потребовал отдать за него свободную девушку родную дочь Баян, прямо заявив Карабаю, что он не желает получать за «цену» жены женщину, взятую Карабаем на воспитание. В романе-энопее вдова Камка была свободной женщиной и после смерти мужа Кутжана (сына Кодара) ее ожидала другая норма права — «әмеңгерлік» — левират, чего в душе





опасался ее свекорь. Он понимал, что сородичи, следуя степным обычаям, будут искать наследника его скоту, то есть, нового мужа одовшей снохе.

Однако людская молва о недопустимой близости свекра и снохи повела их судьбу по трагическом пути. Любителями сплетен совместная жизнь свекра и снохи под одной крышей была ложно истолковано как незаконное сожительство, и по степям мутной прибойной волной покатились слухи. По законам того времени совместная жизнь между свойственниками по прямой линии и по боковой линии до третьей степени родства включительно была запрещена. Отражение этой нормы права можно увидеть и в статье 515-2 гражданского кодекса Франции (кодекс Наполеона), где под угрозой недействительности не может быть заключен договор о совместной жизни между указанными свойственниками.

Людская ложь о близости старца и невестки, о якобы совершенном святатотстве быстро распространилась, как огненный смерч, по всем родам и племенам, и предводители рода Тобыкты должны были публично принять меры. Старший султан Кунанбай предлагает назначить смертную казнь через повешение, ссылаясь на нормы шарита, так как в казахском древнем праве не зафиксировано такое преступление, в связи с чем и отсутствуют мера наказания.

Подобный поступок наказывался у многих народов. Так, в Законе Хаммурапи согласно статье 156 за близкую связь со снохой свекр поллежал утоплению.

После исполнения обвинительного приговора Кунанбай принимает неожиданное для всех решение и захватывает все зимовку рода Борсак, Бокенши, в том числе и зимовку Кодара. В обоснование своего решения Кунанбай заявил, что он поступил так, для того чтобы очистить эти земли от скверны незаконного сожительства. Возмущенным его поступком бывшим владельцам он заявил: «Если вы сейчас признаете Кодара достойным мужем, то вы сами можете ли называться народом?» Этим Купанбай ответственность за нарушение норм права отдельными лицами переложил на весь род Борсак, Бокенши.

Писатель, приняв такое художественное решение в развитии событий с Кодаром, вновь ввергнул всех в пучину норм права, действовавшим во времена культа неугасимого огня, символизирующего жизнь всей общины или всего народа. В те времена, согласно закону эпиклера (так называли его древние греки), право наследования очага предоставлялось только мужчине, женщина не обладала таким правом.

Правовед К.П.Победоносцев считал, что «религиозное начало, лежавшее в основании древней семьи, требовало непременного поддержания домашней святыни и непрерывного ей служения, «для сего каждому начальнику семейства надлежало по долгу оставить после себя преемника. Если природа отказывала ему в кровном сыне, религиозный обычай требовал, чтоб он принял к себе чужого сына, приобщив его к своему домашнему очагу торжественным обрядом вступления.

В Древней Греции (Афины, Спарта, Сицилийские колонии) суще-





пвовало оригинальное учреждение Эпиклер или Патрокий состоявшее в связи с усыновлением. Оно подразумевало, что дочь и вообще женшина исключалась из наследства и сама по себе не могла лержать доматний очаг. Одни сыновья считались способными к этому: замена сыновыям при их отсутствии. Было усыновление. Но сын дочери, имея жетаки ближайшую кровную связь с умершим мог быть предпочтительнее другого липа при достиждении цели усыновления. Таким образом, при необходимости закон обязывал дочь к браку с ближним родичем отца, и сын от этого брака вступал через мать свою в наследство после смерти отна ее. Это право соблюдалось настолько строго, что ближний по указанию закона родич в случае если оказывался сам женат, обязывался развестись с женою и вступить в брак с Эпиклерою.»

Этот закон действовал и среди племен заложивших основу казахского народа, свидетелсьво этому - древние сказания. Но это - отдольная тема. которая может увести нас далеко от судьбы кодара и

Со смертью сына Колара потух огонь на алтаре, аругих детен у него не было. Вопрос о наследственных правах на землю и скот надлежало решать на основе обычаев старины. Как гласит статья 59 Закона Ману, «при [опасности] прекращения линии [рода] женщиной, надлежаще уполномоченной, должно быть приобретено желанное потомство или от деверя или от [другого какого-либо] сапинды [мужа]. Прекращение линии [рода] – отсутствие сыновей». Для сохранения права пользования родовым имением и землю нужно было отдать Камку за другого мужчину из рода Борсак. Однако близкие Кодару по роду богачи Жетпис и Жексен, желая захватить земли Кодара, за-Аумали опозорить его и превратить в изгоя. Именно они, как следует из романа, стали клеветать на невинных людей и довели дело до суда.

Дальновидный Кунанбай увидел, что после смерти Кодара, его земли можно объявить бесхозными и умело решил проблему земли в пользу своего рода Ыргызбая. Ыргызбай, именем которого назывался род Кунанбая, в свое время стал бием в племени Тобыкты после Кенгирбая из рода Жигитек в соответствии с принципом очередности занятия властных должностей, имеющего свою историю. Так историк Н.В.Козырева в своей статье о взаимодействии этнических групп в рапней истории Месопотамии пишет, что «важную роль в создании властных структур играл, по-видимому, один из фундаментальных принилов шумерской цивилизации – принцип очередности (шум. bala). Все горожане, вероятно, делились на несколько равноправных групп. Гредставители которых поочередно занимали главные должности в пеот водической структуре». О применении принцина очередности запятня мавных должностей во властной иерархической структуре свидотельпвует древнее казахское сказание о батыре «Қарадоц». Его герой был иротой, хан племени Ногайлы увидел тринадцатилетнего мальчика и привел к себе во дворец. Затем, когда ему исполнилось 15 лет, после вухлетнего испытания предложил тому троп и коропу: «Осы балага стымдагы гагымды, басымдагы тәжімді берсем.»





Этими словами хан определяет «бала» как своего преемника и передает ему верховную власть, «бала» здесь выступает в качестве нормы права.

Необходимо отметить, что шумерский принцип «bala» находит конкретизацию в аккадском слове «palum» - царствование, и последний, в свою очередь, имеет связь с казахским словом «надшы» - нелитель. Раньше говорили: «Басың ауырса палшыға бар» — если голова болит, иди к целителю (палшы).

Пожалуй, теперь мы имеем полное право вновь вернуться к первому предложению и обратить внимание на сочетание «бала шәкірт» с точки зрения соблюдения иерархии при занятия должности главы племени. В самом начале романа автор указывает, что родственник Абая Байтас был отправлен за ним в город. Он был послан Кунанбаем, который принял решение оборвать учебу тринадцатилетнего сына ради назначения его своим преемником. Для этого требовался процесс передачи бразды правления всем родом Абаю по его возвращению в аул. Это намерение Кунанбая писатель передает устами другого специального посланника по особым поручениям Жумабая. Он говорит «Қап, мынаның баласы!... «Мен бөрінің бөлтірігімін» деп, келеді-ау!» «Мынаның баласы» - дитя Кунанбая, хотя это имя он не произносит «Бөрі» (символическое название волка) – это Кунанбай. «Бөлтірік» бала, которого он намерен воспитать в качестве своего преемника, по слелователя.

Именно слово «бала», засвидетельствованное еще в IV тысячеле тии до нашей эры в письменах далекого Шумера, предстает перед нам в качестве термина действующего современного права. Быть может, последующих переводах романа на иностранные языки слово «бала следует сохранить в неизменном виде как намятник древнего права, ка символ единства правовой мысли человечества. «Bala»...

(Продолжение следует

25.03.2018-25.05.201

## ПРИМЕЧАНИЯ:

"Мы были восхищены тем, что все эти образы, рожденные в процессе чтен романа, к великому нашему удивлению так удачно и кстати совпали с суждения Ф.Бэкона, которые нам встретились уже после написания первой части коммен риев: «Книги - это корабли мысли, странствующие по волнам времени и береж несущие свой драгоценный груз от поколения к поколению»,